
IN UNITADE FIDEI

Lettera apostolica

LEONE XIV

NEL 1700° ANNIVERSARIO DEL 
CONCILIO DI NICEA

marco pepe





3Leone XIV, Lettera apostolica “In unitate fidei”  

Leone XIV
Lettera apostolica “In unitate fidei”

LEONE XIV
LETTERA APOSTOLICA

IN UNITATE FIDEI

NEL 1700° ANNIVERSARIO DEL CONCILIO DI NICEA

1. Nell’unità della fede, proclamata fin dalle origini della Chiesa, i cri-
stiani sono chiamati a camminare concordi, custodendo e trasmettendo con 
amore e con gioia il dono ricevuto. Esso è espresso nelle parole del Credo: 
«Crediamo in Gesù Cristo, Unigenito Figlio di Dio, disceso dal cielo per la 
nostra salvezza», formulate dal Concilio di Nicea, primo evento ecumenico 
della storia della cristianità, 1700 anni or sono.

Mentre mi accingo a compiere il Viaggio Apostolico in Türkiye, con que-
sta lettera desidero incoraggiare in tutta la Chiesa un rinnovato slancio nella 
professione della fede, la cui verità, che da secoli costituisce il patrimo-
nio condiviso tra i cristiani, merita di essere confessata e approfondita in 
maniera sempre nuova e attuale. A tal riguardo, è stato approvato un ricco 
documento della Commissione Teologica Internazionale: Gesù Cristo, Figlio 
di Dio, Salvatore. Il 1700° anniversario del Concilio Ecumenico di Nicea. Ad 
esso rimando, perché offre utili prospettive per l’approfondimento dell’im-
portanza e dell’attualità non solo teologica ed ecclesiale, ma anche culturale 
e sociale del Concilio di Nicea.

2. «Inizio del vangelo di Gesù, Cristo, Figlio di Dio»: così San Marco 
intitola il suo Vangelo, riassumendone l’intero messaggio proprio nel segno 
della figliolanza divina di Gesù Cristo. Allo stesso modo, l’Apostolo Paolo 
sa di essere chiamato ad annunciare il Vangelo di Dio sul suo Figlio morto 
e risorto per noi (cfr Rm 1,9), che è il “sì” definitivo di Dio alle promesse 
dei profeti (cfr 2Cor 1,19-20). In Gesù Cristo, il Verbo che era Dio prima dei 
tempi e per mezzo del quale tutte le cose sono state fatte – recita il prologo 
del Vangelo di San Giovanni –, «si fece carne e venne ad abitare in mezzo 
a noi» (Gv 1,14). In Lui, Dio si è fatto nostro prossimo, così che tutto quello 
che noi facciamo ad ognuno dei nostri fratelli, l’abbiamo fatto a Lui (cfr Mt 
25,40).

È quindi una provvidenziale coincidenza che in questo Anno Santo, dedi-
cato alla nostra speranza che è Cristo, si celebri anche il 1700° anniversario 
del primo Concilio Ecumenico di Nicea, che proclamò nel 325 la professione 
di fede in Gesù Cristo, Figlio di Dio. È questo il cuore della fede cristiana. An-



4 Leone XIV, Lettera apostolica “In unitate fidei”  

Leone XIV
Lettera apostolica “In unitate fidei”

cor oggi nella celebrazione eucaristica domenicale pronunciamo il Simbolo 
Niceno-costantinopolitano, professione di fede che unisce tutti i cristiani. 
Essa ci dà speranza nei tempi difficili che viviamo, in mezzo a molte preoc-
cupazioni e paure, minacce di guerra e di violenza, disastri naturali, gravi 
ingiustizie e squilibri, fame e miseria patita da milioni di nostri fratelli e 
sorelle.

3. I tempi del Concilio di Nicea non erano meno turbolenti. Quando esso 
iniziò, nel 325, erano ancora aperte le ferite delle persecuzioni contro i cri-
stiani. L’Editto di tolleranza di Milano (313), emanato dai due imperatori 
Costantino e Licinio, sembrava annunciare l’alba di una nuova epoca di pace. 
Dopo le minacce esterne, tuttavia, nella Chiesa emersero presto dispute e 
conflitti.

Ario, un presbitero di Alessandria d’Egitto, insegnava che Gesù non è 
veramente il Figlio di Dio; seppure non una semplice creatura, Egli sarebbe 
un essere intermedio tra il Dio irraggiungibilmente lontano e noi. Inoltre, 
vi sarebbe stato un tempo in cui il Figlio “non era”. Ciò era in linea con la 
mentalità diffusa all’epoca e risultava perciò plausibile.

Ma Dio non abbandona la sua Chiesa, suscitando sempre uomini e donne 
coraggiosi, testimoni nella fede e pastori che guidano il suo Popolo e gli in-
dicano il cammino del Vangelo. Il Vescovo Alessandro di Alessandria si rese 
conto che gli insegnamenti di Ario non erano affatto coerenti con la Sacra 
Scrittura. Poiché Ario non si mostrava conciliante, Alessandro convocò i Ve-
scovi dell’Egitto e della Libia per un sinodo, che condannò l’insegnamento 
di Ario; agli altri Vescovi dell’Oriente inviò poi una lettera per informarli 
dettagliatamente. In Occidente si attivò il Vescovo Osio di Cordova, in Spa-
gna, che si era già dimostrato fervente confessore della fede durante la per-
secuzione sotto l’imperatore Massimiano e godeva della fiducia del Vescovo 
di Roma, Papa Silvestro.

Anche i seguaci di Ario, però, si compattarono. Ciò portò a una delle più 
grandi crisi nella storia della Chiesa del primo millennio. Il motivo della 
disputa, infatti, non era un dettaglio secondario. Si trattava del centro del-
la fede cristiana, cioè della risposta alla domanda decisiva che Gesù aveva 
posto ai discepoli a Cesarea di Filippo: «Voi chi dite che io sia?» (Mt 16,15).

4. Mentre la controversia divampava, l’imperatore Costantino si rese 
conto che insieme all’unità della Chiesa era minacciata anche l’unità 
dell’Impero. Convocò quindi tutti i Vescovi a un concilio ecumenico, cioè 
universale, a Nicea, per ristabilire l’unità. Il sinodo, detto dei “318 Padri”, 
si svolse sotto la presidenza dell’imperatore: il numero dei Vescovi riuniti 
insieme era senza precedenti. Alcuni di loro portavano ancora i segni del-
le torture subite durante la persecuzione. La grande maggioranza di essi 
proveniva dall’Oriente, mentre sembra che solo cinque fossero occidentali. 



5Leone XIV, Lettera apostolica “In unitate fidei”  

Leone XIV
Lettera apostolica “In unitate fidei”

Papa Silvestro si affidò alla figura, teologicamente autorevole, del Vescovo 
Osio di Cordova, e inviò due presbiteri romani.

5. I Padri del Concilio testimoniarono la loro fedeltà alla Sacra Scrittura 
e alla Tradizione apostolica, come veniva professata durante il battesimo 
secondo il mandato di Gesù: «Andate dunque e fate discepoli tutti i popoli, 
battezzandoli nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo» ( Mt 
28,19). In Occidente ne esistevano varie formule, tra le quali il cosiddet-
to Credo degli Apostoli. [1] Anche in Oriente esistevano molte professioni 
battesimali, tra loro simili nella struttura. Non si trattava di un linguaggio 
erudito e complicato, ma piuttosto – come si disse in seguito – del semplice 
linguaggio comprensibile ai pescatori del mare di Galilea.

Su questa base il Credo niceno inizia professando: «Noi crediamo in un 
solo Dio, Padre onnipotente, creatore di tutte le cose visibili e invisibili». 
[2] Con ciò i Padri conciliari espressero la fede nel Dio uno e unico. Al Con-
cilio non ci fu controversia al riguardo. Venne invece discusso un secondo 
articolo, che utilizza anch’esso il linguaggio della Bibbia per professare la 
fede in « un solo Signore, Gesù Cristo, Figlio di Dio». Il dibattito era dovuto 
all’esigenza di rispondere alla questione sollevata da Ario su come si doves-
se intendere l’affermazione “Figlio di Dio” e come potesse conciliarsi con 
il monoteismo biblico. Il Concilio era perciò chiamato a definire il corretto 
significato della fede in Gesù come “il Figlio di Dio”.

I Padri confessarono che Gesù è il Figlio di Dio in quanto è « dalla so-
stanza ( ousia) del Padre [...] generato, non creato, della stessa sostanza ( 
homooúsios) del Padre». Con questa definizione veniva radicalmente re-
spinta la tesi di Ario. [3] Per esprimere la verità della fede, il Concilio ha usa-
to due parole, “sostanza” ( ousia) e “della stessa sostanza” ( homooúsios) 
, che non si trovano nella Scrittura. Così facendo non ha voluto sostituire 
le affermazioni bibliche con la filosofia greca. Al contrario, il Concilio ha 
utilizzato questi termini per affermare con chiarezza la fede biblica distin-
guendola dall’errore ellenizzante di Ario. L’accusa di ellenizzazione non si 
applica dunque ai Padri di Nicea, ma alla falsa dottrina di Ario e dei suoi 
seguaci.

In positivo, i Padri di Nicea vollero fermamente restare fedeli al mono-
teismo biblico e al realismo dell’incarnazione. Vollero ribadire che l’unico 
vero Dio non è irraggiungibilmente lontano da noi, ma al contrario si è fatto 
vicino e ci è venuto incontro in Gesù Cristo.

6. Per esprimere il suo messaggio nel linguaggio semplice della Bibbia 
e della liturgia familiare a tutto il Popolo di Dio, il Concilio riprende alcune 
formulazioni della professione battesimale: «Dio da Dio, luce da luce, Dio 
vero da Dio vero». Il Concilio riprende poi la metafora biblica della luce: 
«Dio è luce» (1Gv 1,5; cfr Gv 1,4-5). Come la luce che irradia e comunica sé 



6 Leone XIV, Lettera apostolica “In unitate fidei”  

Leone XIV
Lettera apostolica “In unitate fidei”

stessa senza venire meno, così il Figlio è il riflesso (apaugasma) della gloria 
di Dio e l’immagine (character) del suo essere (ipostasi) (cfr Eb 1,3; 2Cor 
4,4). Il Figlio incarnato, Gesù, è perciò la luce del mondo e della vita (cfr Gv 
8,12). Attraverso il battesimo, gli occhi del nostro cuore vengono illuminati 
(cfr Ef 1,18), affinché anche noi possiamo essere luce nel mondo (cfr Mt 
5,14).

Il Credo, infine, afferma che il Figlio è «Dio vero da Dio vero». In molti 
luoghi, la Bibbia distingue gli idoli morti dal Dio vero e vivente. Il vero Dio è 
il Dio che parla e agisce nella storia della salvezza: il Dio di Abramo, Isacco e 
Giacobbe, che si è rivelato a Mosè nel roveto ardente (cfr Es 3,14), il Dio che 
vede la miseria del popolo, ascolta il suo grido, lo guida e lo accompagna at-
traverso il deserto con la colonna di fuoco (cfr Es 13,21), gli parla con voce di 
tuono (cfr Dt 5,26) e ne ha compassione (cfr Os 11,8-9). Il cristiano è quindi 
chiamato a convertirsi dagli idoli morti al Dio vivo e vero (cfr At 12,25; 1Ts 
1,9). In questo senso, Simon Pietro confessa a Cesarea di Filippo: «Tu sei il 
Cristo, il Figlio del Dio vivente» (Mt 16,16).

7. Il Credo di Nicea non formula una teoria filosofica. Professa la fede nel 
Dio che ci ha redenti attraverso Gesù Cristo. Si tratta del Dio vivente: Egli 
vuole che abbiamo la vita e che l’abbiamo in abbondanza (cfr Gv 10,10). Per 
questo il Credo continua con le parole della professione battesimale: il Figlio 
di Dio che “per noi uomini e per la nostra salvezza discese e si è incarnato 
e si è fatto uomo, morì, il terzo giorno è risuscitato, è salito al cielo e verrà 
per giudicare i vivi e i morti”. Ciò rende chiaro che le affermazioni di fede 
cristologiche del Concilio sono inserite nella storia di salvezza tra Dio e le 
sue creature.

Sant’Atanasio, che aveva partecipato al Concilio come diacono del Ve-
scovo Alessandro e gli succedette sulla cattedra di Alessandria d’Egitto, ha 
sottolineato più volte e con grande forza la dimensione soteriologica che 
il Credo niceno esprime. Scrive infatti che il Figlio, disceso dal cielo, «ci 
rese figli del Padre e, divenuto egli stesso uomo, divinizzò gli uomini. Non 
divenne Dio da uomo che era, ma da Dio che era divenne uomo per poterci 
divinizzare». [4] Solo se il Figlio è veramente Dio questo è possibile: nessun 
essere mortale può, di fatto, sconfiggere la morte e salvarci; solo Dio può 
farlo. È Lui che ci ha liberati nel Figlio suo fatto uomo perché fossimo liberi 
(cfr Gal 5,1).

Merita di essere sottolineato, nel Credo di Nicea, il verbo descendit, “di-
scese”. San Paolo descrive con espressioni forti questo movimento: «[Cri-
sto] svuotò sé stesso assumendo una condizione di servo, diventando si-
mile agli uomini» (Fil 2,7). Così come scrive il prologo del Vangelo di San 
Giovanni, «il Verbo si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi» (Gv 
1,14). Per questo – insegna la Lettera agli Ebrei – «non abbiamo un sommo 
sacerdote che non sappia prendere parte alle nostre debolezze: egli stesso è 



7Leone XIV, Lettera apostolica “In unitate fidei”  

Leone XIV
Lettera apostolica “In unitate fidei”

stato messo alla prova in ogni cosa come noi, escluso il peccato» (Eb 4,15). 
La sera prima della sua morte, si è chinato come uno schiavo per lavare i 
piedi ai discepoli (cfr Gv 13,1-17). E l’apostolo Tommaso, solo quando ha 
potuto mettere le dita nella ferita del costato del Signore risorto, ha confes-
sato: «Mio Signore e mio Dio!» (Gv 20,28).

È proprio in virtù della sua incarnazione che incontriamo il Signore nei 
nostri fratelli e sorelle bisognosi: «Quello che avete fatto a loro, l’avete fat-
to a me» (Mt 25,40). Il Credo niceno non ci parla dunque del Dio lontano, 
irraggiungibile, immoto, che riposa in sé stesso, ma del Dio che è vicino a 
noi, che ci accompagna nel nostro cammino sulle strade del mondo e nei 
luoghi più oscuri della terra. La sua immensità si manifesta nel fatto che si 
fa piccolo, si spoglia della sua maestà infinita rendendosi nostro prossimo 
nei piccoli e nei poveri. Questo fatto rivoluziona le concezioni pagane e fi-
losofiche di Dio.

Un’altra parola del Credo niceno è per noi oggi particolarmente rivela-
trice. L’affermazione biblica «si fece carne», precisata inserendo la parola 
«uomo» dopo la parola «incarnato». Nicea prende così le distanze dal-
la falsa dottrina secondo cui il Logos avrebbe assunto solo un corpo come 
rivestimento esterno, ma non l’anima umana, dotata di intelletto e libe-
ro arbitrio. Al contrario, vuole affermare ciò che il Concilio di Calcedonia 
(451) avrebbe dichiarato esplicitamente: in Cristo, Dio ha assunto e redento 
l’intero essere umano, con corpo e anima. Il Figlio di Dio si è fatto uomo – 
spiega Sant’Atanasio – perché noi uomini potessimo essere divinizzati. [5] 
Questa luminosa intelligenza della Rivelazione divina era stata preparata da 
Sant’Ireneo di Lione e da Origene, sviluppandosi poi con grande ricchezza 
nella spiritualità orientale.

La divinizzazione non ha nulla a che vedere con l’auto-deificazione 
dell’uomo. Al contrario, la divinizzazione ci custodisce dalla tentazione pri-
mordiale di voler essere come Dio (cfr Gen 3,5). Ciò che Cristo è per natura, 
noi lo diventiamo per grazia. Attraverso l’opera della redenzione, Dio non 
solo ha restaurato la nostra dignità umana come immagine di Dio, ma Colui 
che ci ha creati in modo meraviglioso ci ha resi partecipi, in modo ancor più 
mirabile, della sua natura divina (cfr 2Pt 1,4).

La divinizzazione è quindi la vera umanizzazione. Ecco perché l’esisten-
za dell’uomo punta al di là di sé, cerca al di là di sé, desidera al di là di sé 
ed è inquieta finché non riposa in Dio: [6] Deus enim solus satiat, Dio solo 
soddisfa l’uomo! [7] Solo Dio, nella sua infinità, può soddisfare l’infinito 
desiderio del cuore umano, e per questo il Figlio di Dio ha voluto diventare 
nostro fratello e redentore.

8. Abbiamo detto che Nicea respinse chiaramente gli insegnamenti di 
Ario. Ma Ario e i suoi seguaci non si arresero. Lo stesso imperatore Costanti-



8 Leone XIV, Lettera apostolica “In unitate fidei”  

Leone XIV
Lettera apostolica “In unitate fidei”

no e i suoi successori si schierarono sempre più con gli ariani. Il termine ho-
mooúsios divenne pomo della discordia tra niceni e anti-niceni, scatenando 
così altri gravi conflitti. San Basilio di Cesarea descrive la confusione che 
si produsse con immagini eloquenti, paragonandola a una battaglia navale 
notturna in una violenta tempesta, [8] mentre Sant’Ilario testimonia l’or-
todossia dei laici rispetto all’arianesimo di molti vescovi, riconoscendo che 
«le orecchie del popolo sono più sante dei cuori dei sacerdoti». [9]

La roccia del credo niceno fu Sant’Atanasio, irriducibile e fermo nella 
fede. Nonostante fosse stato deposto ed espulso ben cinque volte dalla sede 
episcopale di Alessandria, ogni volta vi tornò come Vescovo. Anche dall’e-
silio continuò a guidare il Popolo di Dio attraverso i suoi scritti e le sue let-
tere. Come Mosè, Atanasio non poté entrare nella terra promessa della pace 
ecclesiale. Questa grazia era riservata a una nuova generazione, nota come 
i “giovani niceni”: in Oriente, i tre Padri cappadoci, San Basilio di Cesarea 
(circa 330-379), a cui fu dato il titolo “il Grande”, suo fratello San Gregorio 
di Nissa (335-394) e il più grande amico di Basilio, San Gregorio Nazianzeno 
(329/30-390). In Occidente furono importanti Sant’Ilario di Poitiers (circa 
315-367) e il suo allievo San Martino di Tours (circa 316-397). Poi soprattut-
to Sant’Ambrogio di Milano (333-397) e Sant’Agostino d’Ippona (354-430).

Il merito dei tre Cappadoci, in particolare, è stato quello di portare a 
compimento la formulazione del Credo niceno, mostrando che l’Unità e la 
Trinità in Dio non sono affatto in contraddizione. In questo contesto, venne 
formulato l’articolo di fede sullo Spirito Santo nel primo Concilio di Costan-
tinopoli del 381. Così il Credo, che da allora si chiamò niceno-costantinopo-
litano recita: «Noi crediamo nello Spirito Santo, che è Signore e dà la vita, e 
procede dal Padre. Con il Padre e il Figlio è adorato e glorificato, e ha parlato 
per mezzo dei profeti». [10]

Dal Concilio di Calcedonia, nel 451, il Concilio di Costantinopoli fu rico-
nosciuto come ecumenico e il Credo niceno-costantinopolitano venne di-
chiarato universalmente vincolante. [11] Esso, dunque, costituì un vincolo di 
unità tra Oriente e Occidente. Nel XVI secolo lo hanno mantenuto anche le 
Comunità ecclesiali sorte dalla Riforma. Il Credo niceno-costantinopolitano 
risulta così la professione comune di tutte le tradizioni cristiane.

9. È stato lungo e lineare il cammino che ha portato dalla Sacra Scrittura 
alla professione di fede di Nicea, poi alla sua ricezione da parte di Costan-
tinopoli e Calcedonia, e ancora fino al XVI e al nostro XXI secolo. Tutti noi, 
come discepoli di Gesù Cristo, «nel nome del Padre, del Figlio e dello Spirito 
Santo» siamo battezzati, facciamo su noi stessi il segno della croce e venia-
mo benedetti. Concludiamo ogni volta la preghiera dei salmi nella Liturgia 
delle Ore con «Gloria al Padre, al Figlio e allo Spirito Santo». La liturgia e la 
vita cristiana sono dunque saldamente ancorate al Credo di Nicea e Costan-
tinopoli: ciò che diciamo con la bocca deve venire dal cuore, così da essere 



9Leone XIV, Lettera apostolica “In unitate fidei”  

Leone XIV
Lettera apostolica “In unitate fidei”

testimoniato nella vita. Dobbiamo quindi chiederci: che ne è della ricezione 
interiore del Credo oggi? Sentiamo che riguarda anche la nostra situazione 
odierna? Comprendiamo e viviamo ciò che diciamo ogni domenica, e che 
cosa significa ciò che diciamo per la nostra vita?

10. Il Credo di Nicea inizia professando la fede in Dio, l’Onnipotente, il 
Creatore del cielo e della terra. Oggi per molti, Dio e la questione di Dio non 
hanno quasi più significato nella vita. Il Concilio Vaticano II ha rimarcato 
che i cristiani sono almeno in parte responsabili di questa situazione, perché 
non testimoniano la vera fede e nascondono il vero volto di Dio con stili di 
vita e azioni lontane dal Vangelo. [12] Si sono combattute guerre, si è ucciso, 
perseguitato e discriminato in nome di Dio. Invece di annunciare un Dio mi-
sericordioso, si è parlato di un Dio vendicatore che incute terrore e punisce.

Il Credo di Nicea ci invita allora a un esame di coscienza. Che cosa si-
gnifica Dio per me e come testimonio la fede in Lui? L’unico e solo Dio è 
davvero il Signore della vita, oppure ci sono idoli più importanti di Dio e dei 
suoi comandamenti? Dio è per me il Dio vivente, vicino in ogni situazione, 
il Padre a cui mi rivolgo con fiducia filiale? È il Creatore a cui devo tutto ciò 
che sono e che ho, le cui tracce posso trovare in ogni creatura? Sono disposto 
a condividere i beni della terra, che appartengono a tutti, in modo giusto ed 
equo? Come tratto il creato, che è opera delle sue mani? Ne faccio uso con 
riverenza e gratitudine, oppure lo sfrutto, lo distruggo, invece di custodirlo 
e coltivarlo come casa comune dell’umanità? [13]

11. Al centro del Credo niceno-costantinopolitano campeggia la profes-
sione di fede in Gesù Cristo, nostro Signore e Dio. È questo il cuore della 
nostra vita cristiana. Perciò ci impegniamo a seguire Gesù come Maestro, 
compagno, fratello e amico. Ma il Credo niceno chiede di più: ci ricorda in-
fatti di non dimenticare che Gesù Cristo è il Signore (Kyrios), il Figlio del 
Dio vivente, che «per la nostra salvezza discese dal cielo» ed è morto «per 
noi» sulla croce, aprendoci la strada della vita nuova con la sua risurrezione 
e ascensione.

Certo, la sequela di Gesù Cristo non è una via larga e comoda, ma questo 
sentiero, spesso impegnativo o persino doloroso, conduce sempre alla vita e 
alla salvezza (cfr Mt 7,13-14). Gli Atti degli Apostoli parlano della via nuo-
va (cfr At 19,9.23; 22,4.14-15.22), che è Gesù Cristo (cfr Gv 14,6): seguire il 
Signore impegna i nostri passi sulla via della croce, che attraverso il penti-
mento ci conduce alla santificazione e alla divinizzazione. [14]

Se Dio ci ama con tutto sé stesso, allora anche noi dobbiamo amarci gli 
uni gli altri. Non possiamo amare Dio che non vediamo, senza amare anche 
il fratello e la sorella che vediamo (cfr 1Gv 4,20). L’amore per Dio senza l’a-
more per il prossimo è ipocrisia; l’amore radicale per il prossimo, soprattut-
to l’amore per i nemici senza l’amore per Dio, è un eroismo che ci sovrasta 



10 Leone XIV, Lettera apostolica “In unitate fidei”  

Leone XIV
Lettera apostolica “In unitate fidei”

e opprime. Nella sequela di Gesù, l’ascesa a Dio passa attraverso la discesa 
e la dedizione ai fratelli e alle sorelle, soprattutto agli ultimi, ai più poveri, 
agli abbandonati e agli emarginati. Ciò che abbiamo fatto al più piccolo di 
questi, lo abbiamo fatto a Cristo (cfr Mt 25,31-46). Di fronte alle catastrofi, 
alle guerre e alla miseria, possiamo testimoniare la misericordia di Dio alle 
persone che dubitano di Lui solo quando esse sperimentano la sua miseri-
cordia attraverso di noi. [15]

12. Infine, il Concilio di Nicea è attuale per il suo altissimo valore ecu-
menico. A questo proposito, il raggiungimento dell’unità di tutti i cristiani 
è stato uno degli obiettivi principali dell’ultimo Concilio, il Vaticano II. [16] 
Esattamente trent’anni fa, San Giovanni Paolo II ha proseguito e promosso 
il messaggio conciliare nell’Enciclica Ut unum sint (25 maggio 1995). Così, 
con il grande anniversario del primo Concilio di Nicea, celebriamo anche 
l’anniversario della prima Enciclica ecumenica. Essa può essere considerata 
come un manifesto che ha aggiornato quelle stesse basi ecumeniche poste 
dal Concilio di Nicea.

Il movimento ecumenico, grazie a Dio, ha raggiunto molti risultati negli 
ultimi sessant’anni. Anche se la piena unità visibile con le Chiese ortodosse 
e ortodosse orientali e con le Comunità ecclesiali sorte dalla Riforma non ci è 
ancora stata donata, il dialogo ecumenico ci ha portato, sulla base dell’unico 
battesimo e del Credo niceno-costantinopolitano, a riconoscere i nostri fra-
telli e sorelle in Gesù Cristo nei fratelli e sorelle delle altre Chiese e Comunità 
ecclesiali e a riscoprire l’unica e universale Comunità dei discepoli di Cristo 
in tutto il mondo. Condividiamo infatti la fede nell’unico e solo Dio, Padre 
di tutti gli uomini, confessiamo insieme l’unico Signore e vero Figlio di Dio 
Gesù Cristo e l’unico Spirito Santo, che ci ispira e ci spinge alla piena unità e 
alla testimonianza comune del Vangelo. Davvero quello che ci unisce è molto 
più di quello che ci divide! [17] Così, in un mondo diviso e lacerato da molti 
conflitti, l’unica Comunità cristiana universale può essere segno di pace e 
strumento di riconciliazione contribuendo in modo decisivo a un impegno 
mondiale per la pace. San Giovanni Paolo II ci ha ricordato, in particolare, la 
testimonianza dei tanti martiri cristiani provenienti da tutte le Chiese e Co-
munità ecclesiali: la loro memoria ci unisce e ci sprona ad essere testimoni 
e operatori di pace nel mondo.

Per poter svolgere questo ministero in modo credibile, dobbiamo cam-
minare insieme per raggiungere l’unità e la riconciliazione tra tutti i cristia-
ni. Il Credo di Nicea può essere la base e il criterio di riferimento di questo 
cammino. Ci propone, infatti, un modello di vera unità nella legittima diver-
sità. Unità nella Trinità, Trinità nell’Unità, perché l’unità senza molteplicità 
è tirannia, la molteplicità senza unità è disgregazione. La dinamica trinitaria 
non è dualistica, come un escludente aut-aut, bensì un legame coinvolgen-
te, un et–et: lo Spirito Santo è il vincolo di unità che adoriamo insieme al 
Padre e al Figlio. Dobbiamo dunque lasciarci alle spalle controversie teolo-



11Leone XIV, Lettera apostolica “In unitate fidei”  

Leone XIV
Lettera apostolica “In unitate fidei”

giche che hanno perso la loro ragion d’essere per acquisire un pensiero co-
mune e ancor più una preghiera comune allo Spirito Santo, perché ci raduni 
tutti insieme in un’unica fede e un unico amore.

Questo non significa un ecumenismo di ritorno allo stato precedente le 
divisioni, né un riconoscimento reciproco dell’attuale status quo della diver-
sità delle Chiese e delle Comunità ecclesiali, ma piuttosto un ecumenismo 
rivolto al futuro, di riconciliazione sulla via del dialogo, di scambio dei no-
stri doni e patrimoni spirituali. Il ristabilimento dell’unità tra i cristiani non 
ci rende più poveri, anzi, ci arricchisce. Come a Nicea, questo intento sarà 
possibile solo attraverso un paziente, lungo e talvolta difficile cammino di 
ascolto e accoglienza reciproca. Si tratta di una sfida teologica e, ancor più, 
di una sfida spirituale, che chiede pentimento e conversione da parte di tutti. 
Per questo abbiamo bisogno di un ecumenismo spirituale della preghiera, 
della lode e del culto, come accaduto nel Credo di Nicea e Costantinopoli.

Invochiamo dunque lo Spirito Santo, affinché ci accompagni e ci guidi in 
quest’opera.

Santo Spirito di Dio, tu guidi i credenti nel cammino della storia.

Ti ringraziamo perché hai ispirato i Simboli della fede e perché susciti nel 
cuore la gioia di professare la nostra salvezza in Gesù Cristo, Figlio di Dio, 
consostanziale al Padre. Senza di Lui nulla possiamo.

Tu, Spirito eterno di Dio, di epoca in epoca ringiovanisci la fede della 
Chiesa. Aiutaci ad approfondirla e a tornare sempre all’essenziale per an-
nunciarla.

Perché la nostra testimonianza nel mondo non sia inerte, vieni, Spirito 
Santo, con il tuo fuoco di grazia, a ravvivare la nostra fede, ad accenderci di 
speranza, a infiammarci di carità.

Vieni, divino Consolatore, Tu che sei l’armonia, a unire i cuori e le menti 
dei credenti. Vieni e donaci di gustare la bellezza della comunione.

Vieni, Amore del Padre e del Figlio, a radunarci nell’unico gregge di Cri-
sto.

Indicaci le vie da percorrere, affinché con la tua sapienza torniamo ad 
essere ciò che siamo in Cristo: una sola cosa, perché il mondo creda. Amen.

Dal Vaticano, 23 novembre 2025, Solennità di Nostro Signore Gesù Cristo 
Re dell’universo

LEONE PP. XIV



12 Leone XIV, Lettera apostolica “In unitate fidei”  

Leone XIV
Lettera apostolica “In unitate fidei”

[1] Denzinger – Hünermann, Enchiri-
dion Symbolorum, Bologna 2018 (d’ora 
in poi DH), 30.

[2] Ibid., 125.

[3] Dalle affermazioni di Sant’Atana-
sio in Contra Arianos I, 9, è chiaro che 
homooúsios non significa “di uguale 
sostanza”, ma “della stessa sostan-
za” con il Padre; non si tratta quindi di 
uguaglianza di sostanza, ma di iden-
tità di sostanza tra Padre e Figlio. La 
traduzione latina di homooúsios parla 
quindi giustamente di unius substan-
tiae cum Patre (cfr DH 125).

[4] Contra Arianos I, 38, 7- 39, 1.

[5] Cfr De incarnatione, 54, Contra 
Arianos I, 39; 42; 45; II, 59ss.

[6] S. Agostino, Confessiones, 1.

[7] S. Tommaso d’Aquino, In Symbo-
lum Apostolorum, a. 12.

[8] S. Basilio, De Spiritu Sancto, 30.

[9] S. Ilario, Contra Arianos, vel Au-
xentium, 6. Memore delle voci dei Pa-
dri, il dotto teologo, poi Cardinale e 
oggi Santo e Dottore della Chiesa John 
Henry Newman (1801-1890) indagò su 
questa disputa e giunse alla conclusio-
ne che il Credo di Nicea è stato custodito 
soprattutto dal sensus fidei del popolo 
di Dio. Cfr On consulting the Faithful in 
Matters of Doctrine (1859).

[10] DH 150. L’affermazione “e procede 
dal Padre e dal Figlio ( Filioque)” non 
si trova nel testo di Costantinopoli; fu 
inserita nel Credo latino da Papa Be-
nedetto VIII nel 1014 ed è oggetto del 
dialogo ortodosso – cattolico.

[11] DH 300.

[12] Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. 
Gaudium et spes, 19.

[13] Cfr Francesco, Lett. enc. Laudato si’ 
(24 maggio 2015), 67; 78; 124.

[14] Cfr Id., Esort. ap. Gaudete et exsul-
tate (19 marzo 2018), 92.

[15] Cfr Id., Lett. enc. Fratelli tutti (3 ot-
tobre 2020), 67; 254.

[16] Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Decr. Uni-
tatis redintegratio, 1.

[17] Cfr S. Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Ut unum sint (25 maggio 1995), 20.




