Lettera apostolica

IN UNITADE FIDEI

LEONE XIV

NEL 1700° ANNIVERSARIO DEL
CONCILIO DI NICEA

| MARCO

PEPE
IEI[?| %ERFFCI:AE [ARCHIVIO LIBRERIA I
VATICANA

v

marco pepe






Leone XIV ),’)
Lettera apostolica “In unitate fidei” Z’(‘" F Bvret-

LEONE XIV
LETTERA APOSTOLICA

IN UNITATE FIDEI

NEL 1700° ANNIVERSARIO DEL CONCILIO DI NICEA

1. Nell’unita della fede, proclamata fin dalle origini della Chiesa, i cri-
stiani sono chiamati a camminare concordi, custodendo e trasmettendo con
amore e con gioia il dono ricevuto. Esso e espresso nelle parole del Credo:
«Crediamo in Gesu Cristo, Unigenito Figlio di Dio, disceso dal cielo per la
nostra salvezza», formulate dal Concilio di Nicea, primo evento ecumenico
della storia della cristianita, 1700 anni or sono.

Mentre mi accingo a compiere il Viaggio Apostolico in Tiirkiye, con que-
sta lettera desidero incoraggiare in tutta la Chiesa un rinnovato slancio nella
professione della fede, la cui verita, che da secoli costituisce il patrimo-
nio condiviso tra i cristiani, merita di essere confessata e approfondita in
maniera sempre nuova e attuale. A tal riguardo, e stato approvato un ricco
documento della Commissione Teologica Internazionale: Gesu Cristo, Figlio
di Dio, Salvatore. Il 1700° anniversario del Concilio Ecumenico di Nicea. Ad
esso rimando, perché offre utili prospettive per I’approfondimento dell’im-
portanza e dell’attualita non solo teologica ed ecclesiale, ma anche culturale
e sociale del Concilio di Nicea.

2. «Inizio del vangelo di Gesl, Cristo, Figlio di Dio>: cosi San Marco
intitola il suo Vangelo, riassumendone ’intero messaggio proprio nel segno
della figliolanza divina di Gesu Cristo. Allo stesso modo, ’Apostolo Paolo
sa di essere chiamato ad annunciare il Vangelo di Dio sul suo Figlio morto
e risorto per noi (cfr Rm 1,9), che e il “si” definitivo di Dio alle promesse
dei profeti (cfr 2Cor 1,19-20). In Gesu Cristo, il Verbo che era Dio prima dei
tempi e per mezzo del quale tutte le cose sono state fatte — recita il prologo
del Vangelo di San Giovanni —, «si fece carne e venne ad abitare in mezzo
anoi» (Gv 1,14). In Lui, Dio si e fatto nostro prossimo, cosi che tutto quello
che noi facciamo ad ognuno dei nostri fratelli, I’abbiamo fatto a Lui (cfr Mt
25,40).

E quindi una provvidenziale coincidenza che in questo Anno Santo, dedi-
cato alla nostra speranza che é Cristo, si celebri anche il 1700° anniversario
del primo Concilio Ecumenico di Nicea, che proclamo nel 325 la professione
di fede in Gesu Cristo, Figlio di Dio. E questo il cuore della fede cristiana. An-

Leone X1V, Lettera apostolica “In unitate fidei” 3



Leone XIV
Lettera apostolica “In unitate fidei” /‘Z’ ‘ ’r?""" i

cor oggi nella celebrazione eucaristica domenicale pronunciamo il Simbolo
Niceno-costantinopolitano, professione di fede che unisce tutti i cristiani.
Essa ci da speranza nei tempi difficili che viviamo, in mezzo a molte preoc-
cupazioni e paure, minacce di guerra e di violenza, disastri naturali, gravi
ingiustizie e squilibri, fame e miseria patita da milioni di nostri fratelli e
sorelle.

3. I tempi del Concilio di Nicea non erano meno turbolenti. Quando esso
inizio, nel 325, erano ancora aperte le ferite delle persecuzioni contro i cri-
stiani. L’Editto di tolleranza di Milano (313), emanato dai due imperatori
Costantino e Licinio, sembrava annunciare ’alba di una nuova epoca di pace.
Dopo le minacce esterne, tuttavia, nella Chiesa emersero presto dispute e
conflitti.

Ario, un presbitero di Alessandria d’Egitto, insegnava che Gesu non ¢
veramente il Figlio di Dio; seppure non una semplice creatura, Egli sarebbe
un essere intermedio tra il Dio irraggiungibilmente lontano e noi. Inoltre,
vi sarebbe stato un tempo in cui il Figlio “non era”. Cio era in linea con la
mentalita diffusa all’epoca e risultava percio plausibile.

Ma Dio non abbandona la sua Chiesa, suscitando sempre uomini e donne
coraggiosi, testimoni nella fede e pastori che guidano il suo Popolo e gli in-
dicano il cammino del Vangelo. Il Vescovo Alessandro di Alessandria si rese
conto che gli insegnamenti di Ario non erano affatto coerenti con la Sacra
Scrittura. Poiché Ario non si mostrava conciliante, Alessandro convoco i Ve-
scovi dell’Egitto e della Libia per un sinodo, che condanno I’insegnamento
di Ario; agli altri Vescovi dell’Oriente invio poi una lettera per informarli
dettagliatamente. In Occidente si attivo il Vescovo Osio di Cordova, in Spa-
gna, che si era gia dimostrato fervente confessore della fede durante la per-
secuzione sotto I’'imperatore Massimiano e godeva della fiducia del Vescovo
di Roma, Papa Silvestro.

Anche i seguaci di Ario, pero, si compattarono. Cio porto a una delle piu
grandi crisi nella storia della Chiesa del primo millennio. Il motivo della
disputa, infatti, non era un dettaglio secondario. Si trattava del centro del-
la fede cristiana, cioé della risposta alla domanda decisiva che Gesu aveva
posto ai discepoli a Cesarea di Filippo: «Voi chi dite che io sia?>» (Mt 16,15).

4. Mentre la controversia divampava, I’imperatore Costantino si rese
conto che insieme all’'unita della Chiesa era minacciata anche ’unita
dell’ITmpero. Convoco quindi tutti i Vescovi a un concilio ecumenico, cioe
universale, a Nicea, per ristabilire I'unita. Il sinodo, detto dei “318 Padri”,
si svolse sotto la presidenza dell’imperatore: il numero dei Vescovi riuniti
insieme era senza precedenti. Alcuni di loro portavano ancora i segni del-
le torture subite durante la persecuzione. La grande maggioranza di essi
proveniva dall’Oriente, mentre sembra che solo cinque fossero occidentali.

A Leone X1V, Lettera apostolica “In unitate fidei”



Leone XIV ),’)
Lettera apostolica “In unitate fidei” Z’(‘" F Bvret-

Papa Silvestro si affido alla figura, teologicamente autorevole, del Vescovo
Osio di Cordova, e invio due presbiteri romani.

5. I Padri del Concilio testimoniarono la loro fedelta alla Sacra Scrittura
e alla Tradizione apostolica, come veniva professata durante il battesimo
secondo il mandato di Gesu: «Andate dunque e fate discepoli tutti i popoli,
battezzandoli nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo>» ( Mt
28,19). In Occidente ne esistevano varie formule, tra le quali il cosiddet-
to Credo degli Apostoli. [1] Anche in Oriente esistevano molte professioni
battesimali, tra loro simili nella struttura. Non si trattava di un linguaggio
erudito e complicato, ma piuttosto — come si disse in seguito — del semplice
linguaggio comprensibile ai pescatori del mare di Galilea.

Su questa base il Credo niceno inizia professando: «Noi crediamo in un
solo Dio, Padre onnipotente, creatore di tutte le cose visibili e invisibili».
[2] Con cio i Padri conciliari espressero la fede nel Dio uno e unico. Al Con-
cilio non ci fu controversia al riguardo. Venne invece discusso un secondo
articolo, che utilizza anch’esso il linguaggio della Bibbia per professare la
fede in « un solo Signore, Gesu Cristo, Figlio di Dio>. Il dibattito era dovuto
all’esigenza di rispondere alla questione sollevata da Ario su come si doves-
se intendere I’affermazione “Figlio di Dio” e come potesse conciliarsi con
il monoteismo biblico. Il Concilio era percio chiamato a definire il corretto
significato della fede in Gesu come “il Figlio di Dio”.

I Padri confessarono che Gesu e il Figlio di Dio in quanto e « dalla so-
stanza ( ousia) del Padre [...] generato, non creato, della stessa sostanza (
homoousios) del Padre>. Con questa definizione veniva radicalmente re-
spinta la tesi di Ario. [3] Per esprimere la verita della fede, il Concilio ha usa-
to due parole, “sostanza” ( ousia) e “della stessa sostanza” ( homoousios)
, che non si trovano nella Scrittura. Cosi facendo non ha voluto sostituire
le affermazioni bibliche con la filosofia greca. Al contrario, il Concilio ha
utilizzato questi termini per affermare con chiarezza la fede biblica distin-
guendola dall’errore ellenizzante di Ario. L’accusa di ellenizzazione non si
applica dunque ai Padri di Nicea, ma alla falsa dottrina di Ario e dei suoi
seguaci.

In positivo, i Padri di Nicea vollero fermamente restare fedeli al mono-
teismo biblico e al realismo dell’incarnazione. Vollero ribadire che 'unico
vero Dio non ¢ irraggiungibilmente lontano da noi, ma al contrario si e fatto
vicino e ci e venuto incontro in Gesu Cristo.

6. Per esprimere il suo messaggio nel linguaggio semplice della Bibbia
e della liturgia familiare a tutto il Popolo di Dio, il Concilio riprende alcune
formulazioni della professione battesimale: «Dio da Dio, luce da luce, Dio
vero da Dio vero». Il Concilio riprende poi la metafora biblica della luce:
«Dio e luce» (1Gv 1,5; cfr Gv 1,4-5). Come la luce che irradia e comunica sé

Leone X1V, Lettera apostolica “In unitate fidei” 5



Leone XIV
Lettera apostolica “In unitate fidei” /‘Z’ ‘ ’r?""" i

stessa senza venire meno, cosi il Figlio é il riflesso (apaugasma) della gloria
di Dio e 'immagine (character) del suo essere (ipostasi) (cfr Eb 1,3; 2Cor
4,4). 11 Figlio incarnato, Gesu, e percio la luce del mondo e della vita (cfr Gv
8,12). Attraverso il battesimo, gli occhi del nostro cuore vengono illuminati
(cfr Ef 1,18), affinché anche noi possiamo essere luce nel mondo (cfr Mt

5,14.).

1l Credo, infine, afferma che il Figlio € «Dio vero da Dio vero>. In molti
luoghi, la Bibbia distingue gli idoli morti dal Dio vero e vivente. Il vero Dio &
il Dio che parla e agisce nella storia della salvezza: il Dio di Abramo, Isacco e
Giacobbe, che si e rivelato a Mose nel roveto ardente (cfr Es 3,14), il Dio che
vede la miseria del popolo, ascolta il suo grido, lo guida e lo accompagna at-
traverso il deserto con la colonna di fuoco (cfr Es 13,21), gli parla con voce di
tuono (cfr Dt 5,26) e ne ha compassione (cfr Os 11,8-9). Il cristiano & quindi
chiamato a convertirsi dagli idoli morti al Dio vivo e vero (cfr At 12,25; 1Ts
1,9). In questo senso, Simon Pietro confessa a Cesarea di Filippo: «Tu sei il
Cristo, il Figlio del Dio vivente> (Mt 16,16).

7. 11 Credo di Nicea non formula una teoria filosofica. Professa la fede nel
Dio che ci ha redenti attraverso Gesu Cristo. Si tratta del Dio vivente: Egli
vuole che abbiamo la vita e che I’abbiamo in abbondanza (cfr Gv 10,10). Per
questo il Credo continua con le parole della professione battesimale: il Figlio
di Dio che “per noi uomini e per la nostra salvezza discese e si € incarnato
e si e fatto uomo, mori, il terzo giorno ¢ risuscitato, é salito al cielo e verra
per giudicare i vivi e i morti”. Cio rende chiaro che le affermazioni di fede
cristologiche del Concilio sono inserite nella storia di salvezza tra Dio e le
sue creature.

Sant’Atanasio, che aveva partecipato al Concilio come diacono del Ve-
scovo Alessandro e gli succedette sulla cattedra di Alessandria d’Egitto, ha
sottolineato pill volte e con grande forza la dimensione soteriologica che
il Credo niceno esprime. Scrive infatti che il Figlio, disceso dal cielo, «ci
rese figli del Padre e, divenuto egli stesso uomo, divinizzo gli uomini. Non
divenne Dio da uomo che era, ma da Dio che era divenne uomo per poterci
divinizzare>>. [4] Solo se il Figlio e veramente Dio questo € possibile: nessun
essere mortale puo, di fatto, sconfiggere la morte e salvarci; solo Dio puo
farlo. E Lui che ci ha liberati nel Figlio suo fatto uomo perché fossimo liberi
(cfr Gal 5,1).

Merita di essere sottolineato, nel Credo di Nicea, il verbo descendit, “di-
scese”. San Paolo descrive con espressioni forti questo movimento: «[Cri-
sto] svuoto sé stesso assumendo una condizione di servo, diventando si-
mile agli uomini>» (Fil 2,7). Cosi come scrive il prologo del Vangelo di San
Giovanni, «il Verbo si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi» (Gv
1,14). Per questo — insegna la Lettera agli Ebrei — «non abbiamo un sommo
sacerdote che non sappia prendere parte alle nostre debolezze: egli stesso &

6 Leone X1V, Lettera apostolica “In unitate fidei”



Leone XIV ?
Lettera apostolica “In unitate fidei” Z‘“’ F Bvret-

stato messo alla prova in ogni cosa come noi, escluso il peccato» (Eb 4,15).
La sera prima della sua morte, si e chinato come uno schiavo per lavare i
piedi ai discepoli (cfr Gv 13,1-17). E ’apostolo Tommaso, solo quando ha
potuto mettere le dita nella ferita del costato del Signore risorto, ha confes-
sato: «Mio Signore e mio Dio!>» (Gv 20,28).

E proprio in virtl della sua incarnazione che incontriamo il Signore nei
nostri fratelli e sorelle bisognosi: «Quello che avete fatto a loro, ’avete fat-
to a me>» (Mt 25,40). Il Credo niceno non ci parla dunque del Dio lontano,
irraggiungibile, immoto, che riposa in sé stesso, ma del Dio che ¢ vicino a
noi, che ci accompagna nel nostro cammino sulle strade del mondo e nei
luoghi pil oscuri della terra. La sua immensita si manifesta nel fatto che si
fa piccolo, si spoglia della sua maesta infinita rendendosi nostro prossimo
nei piccoli e nei poveri. Questo fatto rivoluziona le concezioni pagane e fi-
losofiche di Dio.

Un’altra parola del Credo niceno € per noi oggi particolarmente rivela-
trice. L’affermazione biblica «si fece carne>, precisata inserendo la parola
«uomo> dopo la parola «incarnato>. Nicea prende cosi le distanze dal-
la falsa dottrina secondo cui il Logos avrebbe assunto solo un corpo come
rivestimento esterno, ma non l’anima umana, dotata di intelletto e libe-
ro arbitrio. Al contrario, vuole affermare cio che il Concilio di Calcedonia
(451) avrebbe dichiarato esplicitamente: in Cristo, Dio ha assunto e redento
Pintero essere umano, con corpo e anima. Il Figlio di Dio si e fatto uomo —
spiega Sant’Atanasio — perché noi uomini potessimo essere divinizzati. [5]
Questa luminosa intelligenza della Rivelazione divina era stata preparata da
Sant’Ireneo di Lione e da Origene, sviluppandosi poi con grande ricchezza
nella spiritualita orientale.

La divinizzazione non ha nulla a che vedere con l’auto-deificazione
dell’uomo. Al contrario, la divinizzazione ci custodisce dalla tentazione pri-
mordiale di voler essere come Dio (cfr Gen 3,5). Cio che Cristo e per natura,
noi lo diventiamo per grazia. Attraverso ’opera della redenzione, Dio non
solo ha restaurato la nostra dignita umana come immagine di Dio, ma Colui
che ci ha creati in modo meraviglioso ci ha resi partecipi, in modo ancor pit
mirabile, della sua natura divina (cfr 2Pt 1,4).

La divinizzazione € quindi la vera umanizzazione. Ecco perché I’esisten-
za dell’uomo punta al di 1a di sé, cerca al di la di sé, desidera al di la di sé
ed e inquieta finché non riposa in Dio: [6] Deus enim solus satiat, Dio solo
soddisfa ’uomo! [7] Solo Dio, nella sua infinita, puo soddisfare 1’infinito
desiderio del cuore umano, e per questo il Figlio di Dio ha voluto diventare
nostro fratello e redentore.

8. Abbiamo detto che Nicea respinse chiaramente gli insegnamenti di
Ario. Ma Ario e i suoi seguaci non si arresero. Lo stesso imperatore Costanti-

Leone X1V, Lettera apostolica “In unitate fidei” 7



Leone XIV
Lettera apostolica “In unitate fidei” /‘Z’ ‘ ’r?""" i

no e i suoi successori si schierarono sempre piti con gli ariani. Il termine ho-
moousios divenne pomo della discordia tra niceni e anti-niceni, scatenando
cosi altri gravi conflitti. San Basilio di Cesarea descrive la confusione che
si produsse con immagini eloquenti, paragonandola a una battaglia navale
notturna in una violenta tempesta, [8] mentre Sant’Ilario testimonia 1’or-
todossia dei laici rispetto all’arianesimo di molti vescovi, riconoscendo che
«le orecchie del popolo sono pil sante dei cuori dei sacerdoti». [9]

La roccia del credo niceno fu Sant’Atanasio, irriducibile e fermo nella
fede. Nonostante fosse stato deposto ed espulso ben cinque volte dalla sede
episcopale di Alessandria, ogni volta vi torno come Vescovo. Anche dall’e-
silio continuo a guidare il Popolo di Dio attraverso i suoi scritti e le sue let-
tere. Come Mose, Atanasio non poté entrare nella terra promessa della pace
ecclesiale. Questa grazia era riservata a una nuova generazione, nota come
i “giovani niceni”: in Oriente, i tre Padri cappadoci, San Basilio di Cesarea
(circa 330-379), a cui fu dato il titolo “il Grande”, suo fratello San Gregorio
di Nissa (335-394) e il piti grande amico di Basilio, San Gregorio Nazianzeno
(329/30-390). In Occidente furono importanti Sant’Ilario di Poitiers (circa
315-367) e il suo allievo San Martino di Tours (circa 316-397). Poi soprattut-
to Sant’Ambrogio di Milano (333-397) e Sant’Agostino d’Ippona (354-430).

Il merito dei tre Cappadoci, in particolare, e stato quello di portare a
compimento la formulazione del Credo niceno, mostrando che I’Unita e la
Trinita in Dio non sono affatto in contraddizione. In questo contesto, venne
formulato ’articolo di fede sullo Spirito Santo nel primo Concilio di Costan-
tinopoli del 381. Cosi il Credo, che da allora si chiamo niceno-costantinopo-
litano recita: «Noi crediamo nello Spirito Santo, che € Signore e da la vita, e
procede dal Padre. Con il Padre e il Figlio e adorato e glorificato, e ha parlato
per mezzo dei profeti>. [10]

Dal Concilio di Calcedonia, nel 451, il Concilio di Costantinopoli fu rico-
nosciuto come ecumenico e il Credo niceno-costantinopolitano venne di-
chiarato universalmente vincolante. [11] Esso, dunque, costitul un vincolo di
unita tra Oriente e Occidente. Nel XVI secolo lo hanno mantenuto anche le
Comunita ecclesiali sorte dalla Riforma. Il Credo niceno-costantinopolitano
risulta cosi la professione comune di tutte le tradizioni cristiane.

9. E stato lungo e lineare il cammino che ha portato dalla Sacra Scrittura
alla professione di fede di Nicea, poi alla sua ricezione da parte di Costan-
tinopoli e Calcedonia, e ancora fino al XVI e al nostro XXI secolo. Tutti noi,
come discepoli di Gesu Cristo, «nel nome del Padre, del Figlio e dello Spirito
Santo» siamo battezzati, facciamo su noi stessi il segno della croce e venia-
mo benedetti. Concludiamo ogni volta la preghiera dei salmi nella Liturgia
delle Ore con «Gloria al Padre, al Figlio e allo Spirito Santo>. La liturgia e la
vita cristiana sono dunque saldamente ancorate al Credo di Nicea e Costan-
tinopoli: cio che diciamo con la bocca deve venire dal cuore, cosi da essere

8 Leone X1V, Lettera apostolica “In unitate fidei”



Leone XIV ?
Lettera apostolica “In unitate fidei” Z‘“’ F Bvret-

testimoniato nella vita. Dobbiamo quindi chiederci: che ne e della ricezione
interiore del Credo oggi? Sentiamo che riguarda anche la nostra situazione
odierna? Comprendiamo e viviamo cio che diciamo ogni domenica, e che
cosa significa cio che diciamo per la nostra vita?

10. Il Credo di Nicea inizia professando la fede in Dio, I’Onnipotente, il
Creatore del cielo e della terra. Oggi per molti, Dio e la questione di Dio non
hanno quasi pil significato nella vita. Il Concilio Vaticano IT ha rimarcato
che i cristiani sono almeno in parte responsabili di questa situazione, perché
non testimoniano la vera fede e nascondono il vero volto di Dio con stili di
vita e azioni lontane dal Vangelo. [12] Si sono combattute guerre, si e ucciso,
perseguitato e discriminato in nome di Dio. Invece di annunciare un Dio mi-
sericordioso, si & parlato di un Dio vendicatore che incute terrore e punisce.

Il Credo di Nicea ci invita allora a un esame di coscienza. Che cosa si-
gnifica Dio per me e come testimonio la fede in Lui? L’unico e solo Dio e
davvero il Signore della vita, oppure ci sono idoli piti importanti di Dio e dei
suoi comandamenti? Dio & per me il Dio vivente, vicino in ogni situazione,
il Padre a cui mi rivolgo con fiducia filiale? E il Creatore a cui devo tutto cio
che sono e che ho, le cui tracce posso trovare in ogni creatura? Sono disposto
a condividere i beni della terra, che appartengono a tutti, in modo giusto ed
equo? Come tratto il creato, che € opera delle sue mani? Ne faccio uso con
riverenza e gratitudine, oppure lo sfrutto, lo distruggo, invece di custodirlo
e coltivarlo come casa comune dell’umanita? [13]

11. Al centro del Credo niceno-costantinopolitano campeggia la profes-
sione di fede in Gesu Cristo, nostro Signore e Dio. E questo il cuore della
nostra vita cristiana. Percio ci impegniamo a seguire Gesu come Maestro,
compagno, fratello e amico. Ma il Credo niceno chiede di pili: ci ricorda in-
fatti di non dimenticare che Gesu Cristo ¢ il Signore (Kyrios), il Figlio del
Dio vivente, che «per la nostra salvezza discese dal cielo> ed € morto «per
noi> sulla croce, aprendoci la strada della vita nuova con la sua risurrezione
e ascensione.

Certo, la sequela di Gesu Cristo non e una via larga e comoda, ma questo
sentiero, spesso impegnativo o persino doloroso, conduce sempre alla vita e
alla salvezza (cfr Mt 7,13-14). Gli Atti degli Apostoli parlano della via nuo-
va (cfr At 19,9.23; 22,4.14-15.22), che e Gesu Cristo (cfr Gv 14,6): seguire il
Signore impegna i nostri passi sulla via della croce, che attraverso il penti-
mento ci conduce alla santificazione e alla divinizzazione. [14]

Se Dio ci ama con tutto sé stesso, allora anche noi dobbiamo amarci gli
uni gli altri. Non possiamo amare Dio che non vediamo, senza amare anche
il fratello e la sorella che vediamo (cfr 1Gv 4,20). L’amore per Dio senza I’a-
more per il prossimo e ipocrisia; I’amore radicale per il prossimo, soprattut-
to I’amore per i nemici senza 1’amore per Dio, € un eroismo che ci sovrasta

Leone X1V, Lettera apostolica “In unitate fidei” 9



Leone XIV
Lettera apostolica “In unitate fidei” /‘Z’ ‘ ’r?""" i

e opprime. Nella sequela di Gesl, ’ascesa a Dio passa attraverso la discesa
e la dedizione ai fratelli e alle sorelle, soprattutto agli ultimi, ai pit poveri,
agli abbandonati e agli emarginati. Cio che abbiamo fatto al pil piccolo di
questi, lo abbiamo fatto a Cristo (cfr Mt 25,31-46). Di fronte alle catastrofi,
alle guerre e alla miseria, possiamo testimoniare la misericordia di Dio alle
persone che dubitano di Lui solo quando esse sperimentano la sua miseri-
cordia attraverso di noi. [15]

12. Infine, il Concilio di Nicea e attuale per il suo altissimo valore ecu-
menico. A questo proposito, il raggiungimento dell’unita di tutti i cristiani
e stato uno degli obiettivi principali dell’ultimo Concilio, il Vaticano II. [16]
Esattamente trent’anni fa, San Giovanni Paolo II ha proseguito e promosso
il messaggio conciliare nell’Enciclica Ut unum sint (25 maggio 1995). Cosl,
con il grande anniversario del primo Concilio di Nicea, celebriamo anche
I’anniversario della prima Enciclica ecumenica. Essa puo essere considerata
come un manifesto che ha aggiornato quelle stesse basi ecumeniche poste
dal Concilio di Nicea.

Il movimento ecumenico, grazie a Dio, ha raggiunto molti risultati negli
ultimi sessant’anni. Anche se la piena unita visibile con le Chiese ortodosse
e ortodosse orientali e con le Comunita ecclesiali sorte dalla Riforma non ci &
ancora stata donata, il dialogo ecumenico ci ha portato, sulla base dell’unico
battesimo e del Credo niceno-costantinopolitano, a riconoscere i nostri fra-
telli e sorelle in Gesu Cristo nei fratelli e sorelle delle altre Chiese e Comunita
ecclesiali e a riscoprire ’unica e universale Comunita dei discepoli di Cristo
in tutto il mondo. Condividiamo infatti la fede nell’unico e solo Dio, Padre
di tutti gli uomini, confessiamo insieme ’unico Signore e vero Figlio di Dio
Gesu Cristo e I’unico Spirito Santo, che ci ispira e ci spinge alla piena unita e
alla testimonianza comune del Vangelo. Davvero quello che ci unisce e molto
pit di quello che ci divide! [17] Cosl, in un mondo diviso e lacerato da molti
conflitti, 'unica Comunita cristiana universale puo essere segno di pace e
strumento di riconciliazione contribuendo in modo decisivo a un impegno
mondiale per la pace. San Giovanni Paolo II ci ha ricordato, in particolare, la
testimonianza dei tanti martiri cristiani provenienti da tutte le Chiese e Co-
munita ecclesiali: la loro memoria ci unisce e ci sprona ad essere testimoni
e operatori di pace nel mondo.

Per poter svolgere questo ministero in modo credibile, dobbiamo cam-
minare insieme per raggiungere I’unita e la riconciliazione tra tutti i cristia-
ni. Il Credo di Nicea puo essere la base e il criterio di riferimento di questo
cammino. Ci propone, infatti, un modello di vera unita nella legittima diver-
sita. Unita nella Trinita, Trinita nell’Unita, perché 1’unita senza molteplicita
e tirannia, la molteplicita senza unita e disgregazione. La dinamica trinitaria
non e dualistica, come un escludente aut-aut, bensi un legame coinvolgen-
te, un et—et: lo Spirito Santo ¢ il vincolo di unita che adoriamo insieme al
Padre e al Figlio. Dobbiamo dunque lasciarci alle spalle controversie teolo-

10 Leone X1V, Lettera apostolica “In unitate fidei”



Leone XIV ),’)
Lettera apostolica “In unitate fidei” Z’(‘" F Bvret-

giche che hanno perso la loro ragion d’essere per acquisire un pensiero co-
mune e ancor pill una preghiera comune allo Spirito Santo, perché ci raduni
tutti insieme in un’unica fede e un unico amore.

Questo non significa un ecumenismo di ritorno allo stato precedente le
divisioni, né un riconoscimento reciproco dell’attuale status quo della diver-
sita delle Chiese e delle Comunita ecclesiali, ma piuttosto un ecumenismo
rivolto al futuro, di riconciliazione sulla via del dialogo, di scambio dei no-
stri doni e patrimoni spirituali. Il ristabilimento dell’unita tra i cristiani non
ci rende pilu poveri, anzi, ci arricchisce. Come a Nicea, questo intento sara
possibile solo attraverso un paziente, lungo e talvolta difficile cammino di
ascolto e accoglienza reciproca. Si tratta di una sfida teologica e, ancor pit,
di una sfida spirituale, che chiede pentimento e conversione da parte di tutti.
Per questo abbiamo bisogno di un ecumenismo spirituale della preghiera,
della lode e del culto, come accaduto nel Credo di Nicea e Costantinopoli.

Invochiamo dunque lo Spirito Santo, affinché ci accompagni e ci guidi in
quest’opera.

Santo Spirito di Dio, tu guidi i credenti nel cammino della storia.

Ti ringraziamo perché hai ispirato i Simboli della fede e perché susciti nel
cuore la gioia di professare la nostra salvezza in Gesu Cristo, Figlio di Dio,
consostanziale al Padre. Senza di Lui nulla possiamo.

Tu, Spirito eterno di Dio, di epoca in epoca ringiovanisci la fede della
Chiesa. Aiutaci ad approfondirla e a tornare sempre all’essenziale per an-
nunciarla.

Perché la nostra testimonianza nel mondo non sia inerte, vieni, Spirito
Santo, con il tuo fuoco di grazia, a ravvivare la nostra fede, ad accenderci di
speranza, a infiammarci di carita.

Vieni, divino Consolatore, Tu che sei ’armonia, a unire i cuori e le menti
dei credenti. Vieni e donaci di gustare la bellezza della comunione.

Vieni, Amore del Padre e del Figlio, a radunarci nell’unico gregge di Cri-
sto.

Indicaci le vie da percorrere, affinché con la tua sapienza torniamo ad
essere cio che siamo in Cristo: una sola cosa, perché il mondo creda. Amen.

Dal Vaticano, 23 novembre 2025, Solennita di Nostro Signore Gesu Cristo
Re dell’universo

LEONE PP. XIV

Leone XIV, Lettera apostolica “In unitate fidei” 11



Leone XIV

Lettera apostolica “In unitate fidei”

GAest F Bt

[1] Denzinger — Hiinermann, Enchiri-
dion Symbolorum, Bologna 2018 (d’ora
in poi DH), 30.

[2] Ibid., 125.

[3] Dalle affermazioni di Sant’Atana-
sio in Contra Arianos I, 9, e chiaro che
homootsios non significa “di uguale
sostanza”, ma “della stessa sostan-
za” con il Padre; non si tratta quindi di
uguaglianza di sostanza, ma di iden-
tita di sostanza tra Padre e Figlio. La
traduzione latina di homootisios parla
quindi giustamente di unius substan-
tiae cum Patre (cfr DH 125).

[4] Contra Arianos I, 38, 7- 39, 1.

[5] Cfr De incarnatione, 54, Contra
Arianos I, 39; 42; 45; 11, 59ss.

[6] S. Agostino, Confessiones, 1.

[7] S. Tommaso d’Aquino, In Symbo-
lum Apostolorum, a. 12.

[8] S. Basilio, De Spiritu Sancto, 30.

[9] S. Ilario, Contra Arianos, vel Au-
xentium, 6. Memore delle voci dei Pa-
dri, il dotto teologo, poi Cardinale e
0ggi Santo e Dottore della Chiesa John
Henry Newman (1801-1890) indago su
questa disputa e giunse alla conclusio-
ne che il Credo di Nicea é stato custodito
soprattutto dal sensus fidei del popolo
di Dio. Cfr On consulting the Faithful in
Matters of Doctrine (1859).

[10] DH 150. L’affermazione “e procede
dal Padre e dal Figlio ( Filioque)” non
si trova nel testo di Costantinopoli; fu
inserita nel Credo latino da Papa Be-
nedetto VIII nel 1014 ed e oggetto del
dialogo ortodosso — cattolico.

[11] DH 300.

[12] Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past.
Gaudium et spes, 19.

[13] Cfr Francesco, Lett. enc. Laudato si’

(24 maggio 2015), 67; 78; 124.

[14] Cfr Id., Esort. ap. Gaudete et exsul-
tate (19 marzo 2018), 92.

[15] CfrId., Lett. enc. Fratelli tutti (3 ot-
tobre 2020), 67; 254.

[16] Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Decr. Uni-
tatis redintegratio, 1.

[17] Cfr S. Giovanni Paolo II, Lett. enc.
Ut unum sint (25 maggio 1995), 20.

12 Leone X1V, Lettera apostolica “In unitate fidei”






